
https://intelligencereellebdm.home.blog/

Bernard de Montréal - Daniel Ménard

017 - IDENTIFIER SA PROGRAMMATION (version intégrale)

Daniel Ménard (DM) – Ce soir, nous recevons Bernard de Montréal pour nous parler d'un
sujet qui se veut très subtil et en même temps très concret : “Identifier sa programmation”.
En d'autres termes, reconnaître ce que l'on considère être le karma, le destin dans notre vie,
évidemment dans un aspect individuel. Donc nous recevons Bernard de Montréal pour nous
parler de ce sujet.

Dans le contexte de vie d'un individu, on retrouve souvent des évènements qui semblent
vouloir se répéter, revenir d'une façon tenace, et évidemment, les gens qui sont un peu,
disons, sensibles, à une recherche dite spirituelle ou occulte, ou ésotérique, ont tendance à
vouloir identifier cette répétition cyclique dans leur vie, d'évènements ou d’états comme
étant du karma, de la programmation, une destinée. J’aimerais qu'on parle à cette heure de
l'aspect, je dirais réel, ou la vérité d'une programmation, et surtout, disons de sa source, de
la raison fondamentale pourquoi un individu vit de la programmation ? Est-ce que pour
une première question, vous pourriez nous expliquer pourquoi un individu,
fondamentalement, est manipulé par des cycles, ou a à se vivre ou à s'exécuter dans des
cycles de vie qui semblent se répéter au cours de sa vie, évidemment ?

BdM – C’est quoi votre question ? 

DM – La question, c'est de savoir pourquoi il y a de la programmation ? Pourquoi un
individu a à vivre une programmation ?

BdM – Le terme “programmation”, le mot “programmation”, c’est un terme qui indique la
relation qui existe entre la vie de l’homme sur le plan matériel et la vie de l’homme dans les
effets psychiques de sa conscience. Quand on parle de l’homme, quand on emploie le terme
“homme”, dans le fond, on emploie un terme qui ne représente pas totalement l'être humain.
L’homme n'est pas encore sur la Terre ! Ce que nous avons sur le globe, c’est un être
biologique qui a un certain niveau de conscience, qui a un certain niveau d'intelligence, mais
qui est très très loin encore de l'exécution créative de son plein potentiel cosmique.

L’homme n'est pas intégral, il n’est pas global, il est partiel, et la partialité de sa conscience
reflète des relations étroites entre des forces qui s'exécutent dans les éthers de sa conscience,
dans l'invisible, et sa conscience dans la matière. Il y a un partage, l’homme n'est pas à la
une, l’homme est un être divisé, donc il y a une partie de l’homme qui s'exécute dans
l'invisible, il y a une partie de l’homme qui s'exécute dans le matériel, mais la partie de
l’homme qui s'exécute dans le matériel n'est pas consciente de la partie de l’homme dans
l’invisible. Donc automatiquement, elle subit ce que vous appelez une programmation, c'est-
à-dire qu’elle subit des contraintes, et ces contraintes-là font partie de l'organisation

https://intelligencereellebdm.home.blog/


invisible de la conscience humaine dans la matière. Si l’homme ne vivait pas de
programmation, l’homme ne pourrait pas évoluer.

DM – Donc est-ce que vous sous-entendez…

BdM – Laissez-moi finir quelques minutes… Si l’homme ne vivait pas de programmation,
il ne pourrait pas évoluer, parce qu’il n'y aurait pas d'obstacles à son âme dans la matière, il
n'y aurait pas d'obstacles à sa conscience animale dans la matière, il n'y aurait pas
d'obstacles à sa conscience limitée dans la matière. Donc la programmation lui crée des
obstacles, et avec l'évolution de sa conscience, avec l'évolution de la science de l'invisible,
avec l'évolution de la science de sa programmation ou des lois qui sous-tendent l'invisible
dans la matière, l’homme peut en arriver dans le monde matériel à éventuellement établir
une relation étroite bien définie entre l’invisible et le matériel, et de ce fait, neutraliser sa
programmation, c'est-à-dire devenir libre. 

Donc quand on dit que l’homme a une programmation, on dit que l’homme n'est pas un être
libre. Il a un libre arbitre, mais ce libre arbitre là n’est que la réflexion psychologique de
l’ego par rapport aux possibilités de sa conscience dans la matière. L’homme n'est pas un
être libre. S’il était libre, il ne souffrirait pas. S’il était libre, il ne connaîtrait pas la mort que
nous connaissons. S'il était libre, il travaillerait en étroite relation avec les forces dans les
mondes invisibles qui sous-tendent la réalité du cosmos matériel. 

Donc pour que l’homme en arrive à cette évolution, il doit connaître une certaine
programmation qui dure un certain nombre de vies, de cycles de vie, et éventuellement,
selon l'évolution de la science, selon l'évolution de la conscience sociale, selon l’évolution
de l’homme lui-même, il y a équilibre, il y a cessation de la programmation, et il y a début
de conscience créative sur le plan matériel.

DM – Est-ce que vous soutenez que la programmation que l'on perçoit, du moins en tout
cas, quand on fait une recherche quelconque, c'est l'exécution d'une partie de notre
psychique ou d'un psychique qui est dans l'invisible ?

BdM – Ça dépend. La programmation peut être directement le produit de l'intervention
d’entités dans le monde astral de la mort, ou la programmation peut être l'intervention
directe de forces cosmiques hiérarchiques, créatives, qui sont à la source du phénomène de
la pensée, qui évoluent dans les éthers du mental supérieur. Et ça fait partie de l'évolution de
l’homme de se fixer à un niveau ou à un autre, c'est-à-dire à un niveau astral ou à un niveau
mental, pour en arriver à finalement comprendre sa programmation. 

Si l’homme est en connexion, si l’homme est connecté consciemment ou inconsciemment
avec le plan astral, c'est évident qu'il ne pourra pas se déprogrammer dans une vie, parce
qu’il vivra toujours sa vie humaine inconsciente de façon naïve, c’est-à-dire qu'il ne
connaîtra pas les lois de la vie, il sera totalement assujetti aux lois de la mort. Par contre, si
l’homme en arrive éventuellement à être en contact télépathique mental avec les hiérarchies
cosmiques de l’intelligence, il pourra, une fois qu'il aura pu soutenir cette grande absorption
d'énergie nouvelle, il pourra comprendre les lois de la vie, les lois de sa vie, les lois du
mental, les lois de la mort, les lois de sa conscience, les lois de l'émotion, les lois de la



mémoire, ainsi de suite, et s’affranchir de la programmation pour en arriver à une certaine
fusion éventuellement, et en arriver à une personnalité totalement intégrée.

DM – Quand on vous écoute, on a l'impression qu'une programmation, ça revêt un
caractère collectif, c’est-à-dire que c’est des lois qui s’appliquent à tout le monde de la
même façon. Pour bien des gens, quand les gens parlent de programmation, ils ont
tendance à identifier ou à penser qu'une programmation, c’est personnel ou c’est
individuel. Est-ce que, dans un sens, la programmation, c’est totalement individuel ou
totalement collectif, ou c'est un mélange des deux ?

BdM – La programmation, c'est individuel, mais elle s'unit à une programmation collective.
Par exemple, si vous êtes né au Canada, vous vivez une programmation personnelle à
l'intérieur d'une programmation collective. Le Canada aujourd'hui, par exemple, est en train
de passer à travers une programmation évolutive. Donc l'individu lui, qui est plus évolué,
subit moins la programmation collective. L’individu moins évolué subit grandement la
programmation collective. 

Prenons par exemple un type qui vivrait au Liban, un Libanais qui serait très évolué sortirait
du Liban, il ne vivrait pas la terreur qui se fait sentir là-bas, il s'exilerait quitte à revenir plus
tard. Donc il y a deux programmations : une collective, une individuelle, et celle qui est
individuelle doit être suffisamment éveillée à la conscience de l'individu pour qu'il puisse se
libérer de la programmation collective. 

DM – O.K. Donc une personne qui est dans une étape de sa vie ou de sa conscience, où il
entame un processus de déprogrammation, donc individuel, se dégage automatiquement de
la collectivité ?

BdM – Graduellement, oui.

D M – O.K. La question qui suit maintenant, c'est qu’il y a des lois dans une
programmation. En informatique du moins, quand on a un programme, c’est généralement
pour exécuter une certaine fonction particulière. Est-ce qu’un individu, lorsqu’il a, à la
naissance, une programmation, est figé dans une sorte de contrat dans sa vie ? Est-ce qu'il
a des choses qu’il doit absolument exécuter, c’est-à-dire est-ce qu’il doit traverser une
sorte de contrat pour pouvoir se libérer de sa programmation, ou s'il peut terminer ou
éliminer son contrat avant un certain résultat ? Est-ce qu'on doit, dans une programmation,
atteindre un résultat quelconque ?

BdM – C’est une question intéressante ça ! Quand l’homme vient, quand l’homme
s’incarne, ou quand l’âme s’incarne, effectivement l’homme est régi par une
programmation, c'est-à-dire qu'il doit passer à travers certaines expériences. Et comme il est
inconscient, c'est très facile pour lui de passer à travers ces expériences-là, parce qu’il vit à
ce moment-là ce que j'appelle une programmation fermée. 

Par exemple, une personne qui est inconsciente et qui devient consciente, voit la différence
absolue entre son inconscience antérieure et sa conscience ultérieure. C’est comme deux
vies mentales différentes. Donc, dans un état de conscience mentale ultérieure, l’homme ne
peut plus vivre sa vie à l'intérieur d'une programmation fermée, il peut vivre sa vie à



l’intérieur d’une programmation ouverte, mais pas fermée. Et la différence entre les deux,
c'est que... Les masses humaines en général, les hommes vivent une programmation fermée,
c'est-à-dire qu’ils n’ont aucune idée de la raison pour laquelle ils sont sur la Terre, ils n'ont
aucune idée où ils s’en vont sur la Terre. Ils peuvent avoir une idée où ils s’en vont dans le
commerce, mais ils n'ont aucune idée où ils s’en vont sur la Terre, c’est-à-dire qu'ils n'ont
aucune idée de ce que veut dire ou de ce que représente le phénomène de la conscience
humaine. Ils sont réellement des êtres semi-conscients, ou très inconscients, qui réagissent à
des impulsions de cette programmation-là. 

Et s’ils ont une bonne programmation, ce que vous appelez souvent un “bon karma”, ils
vont avoir une bonne vie, une vie suffisamment facile malgré qu’ils auront les heurts
nécessaires qui font encore partie de la programmation. Autrement dit, que vous soyez
riches, que vous soyez beaux, que vous soyez ci ou que vous soyez ça, l’homme vit toujours
dans sa vie des défaites qui font partie de son expérience. 

Mais il y a des hommes qui ont des programmations beaucoup plus alléchantes que d’autres,
et quand on tombe à des niveaux où des individus vont vivre de grandes et de belles
programmations… On prend un type comme Bob Hope, par exemple, ben, ces gens-là ont
une certaine mission sur la Terre. Bob Hope a une mission sur le plan matériel dans ce sens
que sa fonction, c’était de représenter au monde, qu’en Amérique ou dans le monde
occidental, mais surtout en Amérique, il y avait une relation étroite entre, par exemple, le
gouvernement militaire et un certain amour pour ses soldats dans un sens très américain du
terme. Autrement dit, les soldats Américains ne sont pas simplement considérés en
Amérique comme de la viande, de la chair à canon, donc ce type-là, ce Bob Hope, c'était sa
mission. C’est une âme qui a un certain niveau d'évolution, donc il a eu une belle vie, il a eu
une grande vie. Donc c'était sa programmation, mais il demeure toujours que ces êtres-là
vivent à l'intérieur d'une programmation fermée. 

L’homme doit en arriver à vivre dans une programmation ouverte. Ça, c'est le début de la
conscience mentale supérieure, puis un jour, l’homme en arrivera à être totalement
déprogrammé, c’est-à-dire qu’il en arrivera, à cause de la conscience intégrée de son être, à
cause de sa capacité de vivre simultanément sur tous les plans à la fois, d'être totalement
libre de toutes les formes de programmation. Donc à ce moment-là, l’homme connaîtra sa
destinée, ainsi de suite, ainsi de suite.

DM – Quand vous parlez de programmation fermée, vous avez laissé aller le mot
“mission”, les gens qui se sentent comme dans une sorte d'intérêt à s'en aller dans une
“mission”, quand ils ont l'occasion, en tout cas, de structurer leur façon de travailler ou
leur de façon de vivre dans une “mission”, ils vont utiliser ce mot, ils vont se donner une
“mission”, vous parlez d'une programmation fermée. Est-ce que l'individu, lorsqu'il a
terminé son contrat ou lorsqu'il lui a été donné l'occasion de sentir qu'il a été à la limite de
sa “mission”, est-ce qu'il tombe automatiquement ou est-ce qu’il va automatiquement vers
une programmation ouverte ? C’est quoi le passage de la programmation fermée à la
programmation ouverte dont vous avez parlé ?

BdM – Le passage à la programmation ouverte, c’est la conscience à un niveau ou à un
autre, que ce soit une conscience intuitive ou que ce soit une conscience ésotérique, ou que
ce soit une conscience plus occulte, mais ça demande que l'individu ait une certaine



conscience des lois cachées de la vie, des lois de l’invisible par rapport à la vie. Ça, ça mène
vers l’ouverture de la programmation.

DM – Donc c’est une ouverture dans l’invisible qui…

BdM – C’est une ouverture vers l’invisible, oui.

DM – O.K. Donc ça veut dire qu’un être est dans une programmation dite fermée, il va
répéter de façon mécanique, de façon cyclique, des attitudes, des états d’âme, et certains
comportements avec sa collectivité, tant et aussi longtemps qu'il n'a pas une vision réelle de
l'invisible, c'est ce que vous dites ?

BdM – Oui, oui, parce qu'une fois que l’homme a une conscience, une certaine conscience
de l'invisible, il commence à apprendre des principes de la vie invisible par rapport à la vie
dans la matière. Donc à ce moment-là, il commence à cesser un peu de vivre d’expériences,
il  vit  moins d'expériences, alors que l’homme qui vit à l'intérieur d'une programmation, vit
énormément d’expériences. Ces expériences-là se raffinent, où l’on dit : “l’homme prend de
l'expérience”, mais il est toujours dans le flux et le reflux de l'expérience, il n'est pas dans la
conscience créative.

DM – O.K. Bon, ce contact dont on parle avec l’invisible, cette conscience de l’invisible,
est-ce que c'est simplement de l'information, dont exemple dans une conférence, qu’on peut
absorber intellectuellement une connaissance quelconque, est-ce que c'est suffisant pour
permettre à un individu de s'abandonner vers une nouvelle forme de programmation dont
vous avez mentionné le mot “ouverte” ? Est-ce que c'est suffisant d'être simplement informé
pour passer à cette étape de conscience de programmation ouverte ou s'il faut quelque
chose de plus ?

BdM – L’information va agir sur l'esprit, donc l'information va éveiller l'esprit à lui-même,
mais pour que l’homme en arrive à être libre, même à l'intérieur de sa programmation
ouverte, il faut qu'il soit réellement conscient de l’invisible. Autrement dit, ce n'est pas parce
qu'un homme passe de la programmation fermée à la programmation ouverte que c'est fini
son problème, parce que les dangers de l’homme à l'intérieur de la programmation ouverte
sont plus grands encore qu'à l'intérieur de la programmation fermée. 

C’est pour ça qu'on dit souvent… Il y a des gens qui vont dire souvent : ce qu'on ne sait
pas, ça ne nous fait pas mal... Tous les gens qui ont vécu une certaine conscientisation vont
dire : ah, mais quand j'étais inconscient, j'avais moins de problèmes qu’aujourd'hui, dans ce
sens que : quand j’étais inconscient, j'avais mon job, j'avais ma TV, j'avais mon boulot,
j’avais mon argent, j'avais mon char (voiture), tandis qu’aujourd'hui je suis conscient et je
comprends plus de choses, mais on dirait que la vie m’assaillit encore plus... Alors le
problème avec le passage de la programmation fermée à la programmation ouverte, ou de
l'inconscience à la conscience, ou à une certaine conscience, c'est que l’homme, même s’il a
accès à une certaine conscience, il n'est pas intelligent dans sa conscience, parce qu’être
conscient ne veut pas dire être intelligent. Être intelligent veut dire abattre, neutraliser,
arrêter complètement le pouvoir de la programmation sur sa vie. 



Alors que l’homme qui a une certaine conscience, ou l’homme qui prend conscience de
l'invisible, ou l’homme qui commence à contacter ou à être en communication avec
l'invisible, surtout s'il est en communication avec le plan astral, il peut vivre des expériences
extrêmement pénibles, dans ce sens que, ne connaissant pas les lois occultes de l’invisible
astral et ayant une communication en plus, et n'étant pas dans son intelligence en plus, peut
vivre des expériences avec l’astral qui peuvent être extrêmement retardataires, troublantes,
difficiles. 

C’est évident que si vous me demandez : est-ce que c'est mieux pour une personne d’être
dans une programmation fermée que d’être dans une programmation ouverte ? Bon, je vais
vous dire : à long terme, c’est mieux d’être dans une programmation ouverte. Mais par
contre, dans une programmation ouverte, dans ses débuts, autrement dit dans un mouvement
de conscience, dans un mouvement de l’homme vers la conscience, il n'est pas sorti du trou.

DM – C’est que… Si je peux m’exprimer…

BdM – Parce que dans la programmation fermée, l’homme a à comprendre les lois du
monde, comment fonctionner dans le monde matériel, alors que dans la programmation
ouverte, il doit apprendre à fonctionner avec le monde invisible qui devient plus
conscientisé, et en même temps bien fonctionner dans le monde matériel, donc c'est une
double vie. 

Une personne qui est consciente vous dira : bon, ben, il faut que je travaille, ou je travaille,
ou je suis en relation avec des plans, je suis en communication avec des plans, j'ai une
certaine conscience des plans, et en même temps je dois travailler à la bouffe de tous les
jours, je dois travailler dans le monde tous les jours... C’est pour ça que beaucoup de
personnes qui passent de la programmation fermée à la programmation ouverte, dans les
premiers cycles de cette expérience, on les retrouve souvent dans un esprit néantique, on
s'aperçoit souvent qu'ils sont “flyés”, ils ne sont  pas “groundés”. Ils ont de la difficulté à
travailler dans l'industrie, ils ont de la difficulté à maintenir un boulot, ils ont de la difficulté
dans leur mariage, ils ont de la difficulté à manipuler la finance, ils ne sont pas capables de
faire les deux. Ils ne sont pas capables de vivre une vie mentale intégrale, ils vivent une vie
mentale qui a été “occultifiée” ou occultée, et ils perdent contrôle, contact avec la matière.
Donc ils devront passer de la programmation fermée, à la programmation ouverte, à
l'intelligence intégrale. Et c'est ça qui est long !

DM – Est-ce que le passage de la programmation fermée à la programmation ouverte est
inclus dans la programmation fermée ?

BdM – Il fait partie de la programmation fermée, oui. 

DM – Donc on est né pour passer à une autre forme…

BdM – On est né pour passer à une autre forme de conscience, oui. C’est déjà écrit.

DM – C’est déjà écrit ! Donc partant de ce principe-là, où on n'a finalement aucun
contrôle dans le “fermé”, ça va de soi, et qu'on n’a, semble-t-il, aucun contrôle dans notre
programmation ouverte, pourquoi ne pas se laisser tout simplement aller dans la vie à ce



qui se produit, c’est-à-dire sans créer de résistance, ça irait pas mieux comme ça ? Être
fataliste, en d'autres termes, dire : si ça doit arriver, ça doit arriver ! Pourquoi ne pas se
laisser vivre dans un principe de laisser aller ? Si vous êtes programmés ?

BdM – Quand vous êtes dans une programmation fermée, vous ne pouvez pas penser
comme ça.

DM – Non, c’est correct, mais, dans la programmation ouverte, oui ?

BdM – Quand vous êtes dans une programmation ouverte, vous ne pouvez pas penser
comme ça, au début, parce que vous êtes trop impliqués dans la programmation ouverte.
Autrement dit, dans la programmation ouverte, l’homme vit trop d'illusions spirituelles ou
d’illusions occultes, d’illusions ésotériques ou d’illusions de certaines sortes. Et c'est au
cours des années, lorsqu'il dépasse, lorsqu’il grandit, lorsqu’il évolue, lorsqu’il devient
intelligent, à travers ou au-delà de la programmation ouverte que là, à ce moment-là, il peut
dire ou il peut vivre comme vous le dites, mais à ce moment-là le travail est fait et les
bavures ont été rayées de la carte.

DM – Donc l'objectif de toutes les programmations ouvertes, fermées, c’est de faire voir à
l’individu qu’il n’a aucun contrôle sur rien ?

BdM – L’objectif des programmations… Ah ! Ça, c’est bien ce que vous dites ! L’objectif
des programmation ouvertes ou fermées, c'est de faire réaliser à l’homme qu'il n'a pas le
contrôle sur sa vie. Par contre, dans la programmation fermée, l’homme peut avoir
l'impression intellectuelle, égocentrique qu'il a le contrôle sur la vie. Et à ce moment-là, on
lui dénotera au cours de la vie qu’il n'a pas le contrôle sur la vie. 

Dans la programmation ouverte, par contre, l’homme peut avoir l'impression qu'il a le
contrôle sur sa vie ou qu'il est capable de l'avoir, et il réalisera qu'il n'a pas la volonté
suffisante pour le faire. Il réalisera qu'il n'est pas aussi puissant intérieurement qu'il croit, il
réalisera qu'il n'est pas aussi puissant qu'il devrait être, il réalisera qu’il n'a pas autant la
volonté qu'il voudrait avoir, il réalisera qu’il n’est pas aussi intelligent qu’il pense l’être,
ainsi de suite. Donc on le brûlera graduellement dans ses illusions, et s'il est capable de
dépasser ces illusions-là, ben, à ce moment-là il passera dans une programmation créative,
c'est-à-dire dans un état de conscience de plus en plus fusionné avec la source, et ça, ce sera
l'expression créative sur le plan matériel de l’homme nouveau.

DM – On a souvent dans l'expérience d'une vie, une sorte de recherche intérieure d'avoir
de la volonté, d'avoir une sorte d'autorité sur la vie, et je me pose la question, quand on
parle de programmation, s'il est réellement possible de donner un sens au mot volonté,
quand tout est programmé ?

BdM – Oui, effectivement, la volonté c’est une très grande chose, seulement la volonté
devient utile chez l’homme lorsqu’elle se personnifie. Le problème avec les gens, c’est
qu'ils ne sont pas capables de personnifier leur volonté. Leur volonté, c'est une sorte de
chapeau qu’ils portent ou qu'ils veulent porter, c’est une sorte d'attitude mentale en force
qu'ils veulent exécuter, ce n'est pas personnalisé dans ce sens que ce n'est pas leur capacité
intégrale d'abattre les obstacles dans leur vie. 



Une volonté, ce que j'appelle, en tout cas, moi, “une volonté”, c'est cette disposition du
mental humain éveillé à sa conscience ou aux lois de la conscience, ou aux lois de la vie, qui
permet à l’homme de neutraliser toute forme de programmation. Un homme qui a de la
volonté ne peut pas subir contre son gré, au-delà de la mesure qu’il veut supporter,
l'impunité de la vie ou la programmation astrale de la vie, ou la programmation mentale de
la vie, ou la programmation astrologique de la vie. 

L’homme qui a une programmation créative, ou qui est dans une conscience créative, n'est
pas capable de supporter la vie en opposition avec sa volonté, il n’est pas capable ! Donc à
ce moment-là, il est prêt, il est capable, il est en puissance d'altérer, quelque programmation
que ce soit, que la vie lui enverrait. C’est là qu’il tombe dans sa puissance créative et qu'il
est capable de manipuler des énergies ou des forces qui lui permettront de garder à l'écart de
son expérience, des aspects d'une autre expérience programmée qui serait pour lui
extrêmement difficile, extrêmement punitive, extrêmement présente, lourde. 

Mais pour en arriver à cette volonté, pour en arriver à cette force ou à cette puissance
intérieure, il ne faut pas que l’homme ait d'illusion à aucun niveau, ni par rapport à son
intérieur et ni par rapport aux hommes, ni par rapport à la société. L’homme ne peut pas
vivre d'illusion par rapport à quoi que ce soit, il faut qu'il ait réellement une conscience
intégrale. “Intégrale” veut dire quoi ? “Intégrale” veut dire une conscience qui ne supporte
aucun obstacle, aucun obstacle ! C’est ça une conscience intégrale ! 

Là, vous allez dire : ben, il y a toutes sortes d'obstacles, il y en a toujours des obstacles...
Selon le niveau d'évolution de l’homme, il réussira à les neutraliser, mais dans la mesure où
il ne subit pas, ou dans la mesure où il ne succombe pas à des illusions personnelles d'une
sorte ou d’une autre, ou à des illusions extérieures qui lui sont imposées. Et ça, ça demande
un très haut niveau de centricité, ça demande une capacité chez l'être humain d'être
totalement centrique !

DM – J’en viens à me poser la question, est-ce qu'un être centrique voit défiler une
programmation qui devient un obstacle en soi, mais lui intérieurement ne se sent pas
programmé ? Est-ce que c'est un peu ça que vous voulez dire, c’est qu’en personnifiant une
volonté ou en donnant une centricité à sa vie, l’être, devant une programmation qui fait
répéter des évènements et des évènements, il agit sur l'évènement, mais ne se sent pas
pénétré par l'évènement, est-ce que c’est cela que vous voulez dire ? C’est parce que l’être
qui est programmé, devant l’obstacle ou l’évènement, il personnifie ou il se pense
l’obstacle, il pense que l’obstacle, c’est lui, c’est de sa faute, qu’il est coupable, que c’est à
cause de lui, tandis que l’être fort dont vous parlez, c’est un être qui semble…

BdM – Oui, mais même l’être qui est en dehors de la programmation fermée, ou qui est
dans une programmation ouverte, commence à réaliser que les obstacles, comme vous dites,
ne font pas partie de lui, mais ils font partie de lui ! La plus grande illusion de toute forme
de programmation, c’est de pouvoir s'imaginer que les obstacles font partie de la
programmation. Les programmations, c'est une mesure, c'est une démesure de soi même. La
programmation, si elle a des obstacles ou si elle présente des obstacles, c'est parce que nous,
en nous-mêmes, nous avons des obstacles. Autrement dit, la programmation, c'est une



illusion cosmique imposée à l’homme sur la Terre, autrement dit dans la mesure où
l’homme vit des illusions à un niveau ou à un autre, il vivra de la programmation.

DM – O.K. Donc l'évènement qui se produit dans notre vie, qui est un obstacle en soi, est
généré par nous ou du moins, elle est l'expression de quelque état ou vibration que l'on a,
c’est ça que vous dites là ?

BdM – Elle est en fonction de nos besoins intérieurs d'évoluer !

DM – D’évoluer… Ça, ça a énormément de conséquences là... (Coupure enregistrement)…
(reprise en cours). (…) Qui se répète et qu'il est un obstacle négatif ou positif, c'est qu'il y a
quelque chose dans l’individu qui doit prendre conscience de l'invisible de cette
dimension... Bon, j’aimerais que vous nous expliquiez la connexion entre l'évènement de la
vie d’un individu, puis cette relation avec l’invisible de l’être, parce que dans un sens, j'ai
l'impression qu'on a un certain contrôle sur la vie, si on parle de nous-mêmes face aux
obstacles de notre vie, c’est-à-dire que s’il y a des obstacles dans notre vie, plutôt que de
penser que c'est les autres qui les ont provoqués, ou que c'est la vie qui nous les a mis, là on
sait que c’est à partir de nous-mêmes, en travaillant sur nous-mêmes, qu'on peut changer la
nature, la situation des choses. 

Mais il faut connaître le contact, la relation entre l’aspect invisible dont vous parlez, la
force dont vous parlez, et le changement qu'on doit opérer sur une programmation, il faut
que je vois le chaînon, on ne peut pas travailler sur un évènement extérieur, qui nous
apparaît extérieur. Vous nous dites : “nous, l'expérience difficile ou facile qu'on a, qui est
une programmation, c’est en relation avec une vibration, un besoin personnel”... Donc si
on change notre état, on change l'évènement ou l'évènement va changer, c’est le corollaire
qui va avec, mais la relation ?

BdM – C’est quoi votre question ?

DM – Ma question… Je veux absolument savoir comment un être peut changer ou est
capable de changer une programmation qui se répète tout le temps ? Une personne vit des
problèmes affectifs, vit des problèmes de travail, vit des problèmes de finances, et ça revient
tout le temps. Je suis astrologue. Une personne, exemple, qui est Capricorne, va avoir des
problèmes de délai dans sa finance, dans son couple, dans sa vie sociale, il va passer sa vie
à attendre. Qu'est-ce qu’il peut faire, cet individu-là, pour changer cette situation d'attente
en une situation qui est facile, qui est instantanée ? Mais il faut qu’intérieurement là, vous
dites qu’il faut intérieurement qu'il y ait une force quelque part qui modifie un état ou une
vibration, qu'est-ce qu'il faut que l'individu ait dans le mental pour changer la situation de
son état personnel, pour que les évènements changent dans sa vie ?

BdM – Il faut qu'il soit en puissance dans le mental, dans ce sens que dans le mental, quelle
que soit son expérience de vie, que ce soit en amour, en finance ou quoi que ce soit dans le
mental, là où il vit l’obstacle, il faut qu'il le détruise.

DM – Comment on fait ça ? 

BdM – Comment on détruit un obstacle ?



DM – Oui.

BdM – Ça ne se questionne pas comment on détruit un obstacle !

DM – Ça ne se questionne pas ? 

BdM – Non ! (rires du public).

DM – C’est un état ?

BdM – Détruire un obstacle, c'est une compensation psychique pour l'amertume que l'on vit
dans le plan matériel ou pour la souffrance. Donc détruire un obstacle, ce n’est pas une
attitude psychologique. Vous ne pouvez pas détruire un obstacle avec une attitude
psychologique “renforcie”. Détruire un obstacle, c’est éliminer de sa vie l’ordure de cet
obstacle !

DM – Puis ça ne reviendra plus jamais alors ?

BdM – Non, impossible !

DM – Donc on change notre vie là !

BdM – Vous changez votre vie à ce moment-là. Le problème avec les gens, c'est que les
gens ne changent pas leur vie, ils “taponnent” avec, l’homme ne change pas sa vie. Changer
sa vie, ça veut dire se lancer dans le vide de sa conscience créative, mais l’homme ne fait
pas ça. Il “taponne”, il déplace les meubles, il remplace les peintures, il réorganise la
maison, sa maison intérieure, mais il ne fout pas les meubles à la porte, il ne fout pas les
peintures à la porte, il dit : ah, cette peinture-là, elle a une petite valeur, ce meuble-là il a
une petite valeur... Les choses ont toujours pour lui une petite valeur ! Et pour réellement
rentrer dans cette conscience ou dans cette force-là, il faut que rien n’ait de la valeur, que
soi. Et quand je dis que soi, je veux dire que sa paix ! 

Un homme qui met sa paix en balance dans la vie ne peut pas avoir la paix ! Ça ne se
trafique pas, de la paix ! Mais on passe notre vie à trafiquer notre paix, notre vie. Et on est
très habile à trafiquer notre paix : ah, si on est heureux pour deux, trois semaines, deux,
trois mois, deux, trois ans, ça marche ! Combien de gens vont rencontrer... d’hommes vont
rencontrer de femmes, et ils ont un petit mouvement intérieur qui leur fait savoir que ce n'est
pas la bonne personne pour eux, mais il vont aller “fun a right” pendant deux, trois ans…
La fille va marier le gars parce qu’il a un bon job, ou le type va marier la fille parce qu’elle
est jolie, donc on se conte constamment des histoires. Pourquoi ? Parce qu'on a une certaine
capacité de renflouement : ah, ben, je me reprendrai la prochaine fois ! Ça, vous pouvez
faire ça quand vous êtes inconscients. Vous pouvez de moins en moins faire ça quand vous
devenez conscients, et quand vous êtes intelligents, c'est fini ! Vous ne pouvez plus faire ça,
d’ailleurs c'est pour ça que vous êtes intelligents ! (rires du public).

DM – O.K. Là il y a un aspect très intéressant. Vous nous dites : si on ne trafique pas avec
la paix, si on ne fait pas de négociation avec les évènements qui nous créent une sorte



d’importunage, si on est importuné par un évènement, si on ne négocie pas, puis que
vraiment on coupe de façon radicale, on change la vie. Si l'évènement se répète, on ne
trafique pas encore, bon ! Mais comment un individu peut être sûr fondamentalement que
ce qu’il fait comme mouvement, c’est absolument ça ? 

BdM – C’est ça le problème (rires du public), c’est que les individus ne sont pas sûrs, et
pourquoi ils ne sont pas sûrs ? Parce qu'ils ne sont pas intelligents. S’ils étaient intelligents,
ils seraient sûrs, c’est ça être intelligent. Être intelligent, ce n’est pas avoir un doctorat à
l’Université de Montréal. Être intelligent, c'est d'être capable de s'assurer de façon
permanente de la continuité harmonique de notre propre vie personnelle. C’est ça être
intelligent !

BdM – Mais ce n’est pas convaincu, “sûr” ? 

BdM – Ah ! Être intelligent, ça ne se discute pas !

DM – Parce qu’il y a des gens qui se vendent les idées, puis c’est-à-dire que la conviction,
ils l’ont forte !

BdM – Être intelligent n’a rien à voir avec la conviction. La conviction, c'est une forme de
“pressure selling” (vente sous pression). On se vend personnellement des idées, on se
convainc soi-même, ce n’est pas de l’intelligence, se convaincre ! 

DM – Ça, ça ne change pas notre vie !

BdM – Non, non, non. De l’intelligence… De l'intelligence, ça ne fait pas partie de la
programmation ni ouverte ni fermée. De l'intelligence, c’est la cassure. De l'intelligence,
c’est la reprise par l’homme de ses droits de vie, mentale, matérielle, émotive. C’est la
reprise par l’homme de ses énergies, du contrôle de ses énergies. C’est ça de l’intelligence !

DM – Il reprend ses énergies face à qui, face à quoi ? 

BdM – Face à tout ce qui peut l'emmerder, que ce soit occulte, que ce soit matériel, que ce
soit de l'invisible et que ce soit matériel ! Évidemment, reprendre le contrôle sur ce qui est
matériel, c'est moins pire. Mais reprendre le contrôle face à l'invisible, c'est plus délicat
parce que l’invisible est extrêmement puissant, extrêmement intelligent, extrêmement subtil,
et l’homme devient intelligent dans la mesure où il en arrive à assujettir l'invisible à sa
volonté.

DM - Est-ce qu’assujettir l’invisible à sa volonté, c'est lui faire dire ce qu'on veut ?

BdM – Non, non, non ! Assujettir l'invisible à sa volonté, c’est amener son énergie dans la
vie à le servir intégralement à tous les niveaux !

DM – Il faut que ça soit bien concret ?

BdM – Ah ! Ben, oui, sinon c’est de la philosophie. C’est de la philosophie, c'est de la
psychologie, c’est du rembourrage, ce n'est pas réel, il faut que ce soit réel de l'intelligence !



DM – C’est très compliqué, changer sa vie ?

BdM – Non, non, non, c’est très facile, seulement pour l’homme c’est très compliqué, ça
apparaît très compliqué, mais c'est très facile !

DM – C’est parce qu'à la fois il faut trancher dans des situations, puis il faut être sûr que
quand on tranche, ça n’a pas de conséquence à long terme  ?

BdM – Oui, mais l’homme est intelligent. Quand l’homme tranche, quand l’homme prend
des décisions, à partir du moment où l’homme a une certaine conscience, qu'il est
suffisamment dans son intelligence, quand il prend des décisions, il les prend toujours, ces
décisions, par rapport à des paramètres qui doivent maintenir, qui doivent demeurer dans un
certain équilibre, si c’est bon que ce soit ainsi. Ceci ne veut pas dire qu'un homme qui est
dans une conscience intégrale se fout de tout le monde et qu’il prend des décisions, ou qu’il
coupe les arbres à gauche, à droite ! Non, non, il a une bonne mesure de la portée de ses
actions, par contre, il est émotivement invulnérable à ses décisions mentales supérieures.

DM – Dans le cas où… Parce que moi, ce qui m'intéresse, c’est de savoir comment on peut
changer la programmation, dans le cas où l’individu veut vraiment faire un arrêt à un
obstacle, veut vraiment briser un obstacle, est-ce qu’il lui est donné... Là, j'essaie de
comprendre s’il y a une loi occulte là... Est-ce qu’il lui est donné la “chance”, entre
guillemets, de faire un essai pour voir s’il prend la bonne décision, ou il prend une bonne
décision, puis c’est “forever”, il peut essayer ?

BdM – Je ne comprends pas votre question ? Elle est trop occulte pour moi (rires du
public).

DM – C’est parce qu’il y a des gens qui veulent savoir… Ils veulent savoir, ils veulent,
disons, penser à ça dans leur vie, ils veulent savoir s'ils sont corrects dans un mouvement.
Est-ce que quand on prend une bonne décision pour changer quelque chose dans notre vie,
on peut l'essayer une fois pour voir, ou si le jour où l'individu prend des bonnes décisions, il
va prendre des bonnes décisions dans tout le reste de sa vie, pour le reste de ses jours ?

BdM – Si vous prenez une décision pour voir si vous êtes corrects, vous n’êtes pas corrects
en partant ! (rires du public).

DM – Donc, on n'a pas le droit à un essai ? Dans les plans occultes, on n’a pas le droit à
un essai ?

BdM – Ah ! Non, non. Vous avez droit à des essais, d’ailleurs vous les prenez d’une façon
régulière…

DM – Oui, mais ça, c’est des expériences là…

BdM – C’est ça que vous appelez des expériences.

DM – Un individu qui veut sortir de l’expérience, ça se passe instantanément ?



BdM – C’est une fois, puis c’est fini !

DM - Puis c’est pour toujours, pour le reste de ses jours !

BdM – Ah oui, ah oui !

DM – Donc, le jour où il prend une bonne décision, il va prendre un million de bonnes
décisions dans le futur parce que finalement, ce jour-là c'est réglé ?

BdM – Il a réglé une partie de sa décision.

DM – C’est pas final ?

BdM – Non, parce qu’il y en a d’autres… Il y en a d’autres ! Il y en a d’autres jusqu'au
moment où… Il y en a toujours d’autres ! Seulement qu’avec le temps, ça devient très facile
de régler les  autres. 

DM – O.K. C’est que ça marche par secteur ? 

BdM – Ben, écoutez, il y a beaucoup d’expériences dans la vie, il y a beaucoup
d’évènements qui se passent dans la vie, il y a beaucoup d’obstacles, il y a beaucoup de
choses. La vie, c'est très complexe ! Mais à partir du moment où l’homme a pris conscience
de la prise de décision intégrale, à ce moment là ça devient très facile pour lui de prendre
des autres décisions. C’est la première et la seule décision qu'il faut prendre qui est la plus
importante. Il y a une seule décision dans la vie qu’il faut être capable de prendre !

DM - Il y a une décision-clé ?

BdM – Il y a une décision-clé, oui, effectivement il y a une décision-clé ! Puis les autres, ce
sont des sous-clés, ce sont des rappels de cette clé fondamentale. Et si l’homme n’a pas pris
cette décision-clé, les décisions qu'il prend sont d'ordre expérientiel.

DM – O.K. La décision-clé là, il y a du monde en attente, je le sens, (rires du public), la
décision-clé, est-ce que c'est par rapport à un évènement personnel dans notre vie ou si
c'est une décision par rapport à une condition de vie qui peut être généralisée pour tout le
monde ?

BdM – Ça dépend des individus, ça dépend avec quoi, ça dépend avec qui vous traitez, ça
dépend avec quoi vous traitez. Pour les hommes en général, la décision-clé a à voir avec
eux-mêmes. Pour un initié, par exemple, la décision-clé aurait à voir avec les forces...
Direct. Mais pour l’homme en général, la décision-clé a à voir avec eux-mêmes.

DM – Quand vous dites eux-mêmes, ça ne sous-tend pas les forces ?

BdM – Ça sous-tend les forces, mais à travers eux-mêmes, tandis que pour un initié en
fusion, ça sous-tend les forces, point final. Alors pour l’homme, ça sous-tend qu'il a une



décision à prendre par rapport à lui-même quelque part, dans le sens qu’il y a une faille qui
doit être éliminée de sa vie, une faille !

DM – Une seule ?

BdM – Une, qui peut mener à des embranchements, mais il y a une faille, et cette faille doit
être cassée.

DM – O.K. Donc on peut dire qu'un être humain a une seule faille, à vraiment prendre une
décision ?

BdM – Oui.

DM – Ça, c’est vrai pour tout le monde ?

BdM – Oui. 

DM – On ne peut pas avoir deux failles, on ne peut pas avoir trois failles ?

BdM – Non. Aucun homme n’a deux failles.

DM – On a une faille avec plusieurs embranchements ?

BdM – Avec plusieurs embranchements.

DM – Parfait. Comment peut-on identifier la faille de notre vie ? Est-ce que c’est multiple,
est-ce qu’il y a des millions de failles différentes ou s'il y a des modèles de failles qui
s’assemblent l’une dans l’autre ? (rires du public).

BdM – La faille s’identifie dans la résultante de ses composantes expérientielles, autrement
dit, la faille s'identifie au fur et à mesure où l’homme avance dans la vie et il arrive à un
point, à un niveau, où tout s’effondre !

DM – Tout s’effondre, vous voulez dire au niveau matériel ?

BdM – Tout s’effondre, autrement dit, l’homme arrive à un point dans sa vie où tout
s’effondre. Bon, je vous donne un exemple. Lhomme grandit, se marie, il a des enfants, il y
a la famille. Un jour, ah, ce rêve ou cet idéal, tout casse, boum ! Bon alors, il y a une faille
qui mène là. Si c’est au niveau du travail, c'est la même chose. L’homme a un job, ça va
bien, il travaille, il a un bon salaire et un jour, hop, hop, ça casse ! La faille, elle se
développe la faille ! Elle crée des embranchements, et à un certain moment de la vie,
l’homme aura à prendre la décision majeure, c'est là que la faille sera prise en considération.

DM – Donc il ne prend pas une décision sur des faits, le fait est le déclencheur là ?

BdM – Le fait est simplement le déclencheur, il prendra une décision par rapport à la faille.

DM – O.K. 



BdM – On dit, par exemple, souvent, que des hommes ou des êtres qui ont eu de très
grandes expériences bouleversantes ont été changés après cette expérience, c’est la faille ! 

DM – Qu’ils ont pris une décision sur cette faille-là ?

BdM – Ils ont été obligés, ou sinon ils seraient descendus par en bas !

DM – O.K. Est-ce que la faille se révèle dans la mort ou face à la mort ?

BdM – Dans la faille, l’homme vit la mort de l’ego, à un niveau ou à un autre.

DM – Mais est-ce que ça peut aller jusqu’à une part ou une crainte de mort physique ou
c'est une expérience de mort physique, est-ce que ça peut aller jusque là ?

BdM – Ça peut aller n’importe où !

DM – Mais est ce que c'est nécessaire ?

BdM – Ça dépend de l’expérience, ça dépend de la programmation.

D M – Donc il n’est pas nécessaire d'aller vivre une torture mentale ou physique
quelconque ?

BdM – Non, non !

DM – On peut identifier sa faille autrement ?

BdM – Ouais, ouais ! (rires du public). 

DM – C’est parce que je n’ai pas l’impression que ce n'est pas si facile que ça de savoir la
faille, parce qu’il y a des gens qui cherchent dans les embranchements pas mal avant de se
rendre à l'arbre, mais l'arbre en question, est-ce qu'il est essentiellement émotionnel ?

BdM – L’arbre, il est… La faille est toujours reliée à une façon de penser de soi.

DM – Ah ! C’est façon de penser ?

BdM – Oui, c’est toujours relié à une façon de penser de soi.

DM – C’est une façon de se voir ?

BdM – C’est une façon de s’évaluer.

DM – De s’évaluer ?

BdM – Ou d’évaluer la vie par rapport à soi.



DM – O.K. Donc on peut dire – ça, c’est global – on peut dire qu'un être qui veut identifier
sa programmation ou la faille dans sa programmation n’a qu’à regarder comment il pense
de lui, ce qu'il pense de lui et il va voir sa faille ?

BdM – Non, il faut qu'il vive certaines expériences pour la voir, la faille. Une faille, ça ne se
voit pas sans l'expérience de vie qui mène à sa découverte.

DM – Parler de soi, ça ne serait pas suffisant si quelqu’un nous enregistre là ?

BdM – Non, vous pouvez parler de vous-même toute votre vie, puis être aussi inconscient
et incompétent.

DM – Aussi fêlé !

BdM – Aussi fêlé ! C’est dans l'action que l’homme va découvrir sa faille, et là, à ce
moment-là, il va voir qu’effectivement… Bon, je donne un exemple. On sait très bien, par
exemple, comment l'être humain, le mâle, l’homme, peut réagir de façon très difficile à une
expérience où, par exemple, sa femme ou son ami va le flanquer là. Surtout s’il est gros,
puis il est grand, s'il y a tout ça là… Bon. Donc un homme qui se fait plaquer par la petite
femme délicate, ça crée un choc. Et dans cette expérience-là, il peut voir la faille. 

Ou un homme qui avait des grands espoirs de réussite et qui s'aperçoit qu'il ne fout rien dans
la vie, que dans la compagnie où il vit, on l’a complètement mis de côté, ça peut créer un
choc qui va lui faire sentir la faille. Donc ça prend des évènements pour catalyser
l'expérience et faire naître le contour de la faille, et là, à ce moment-là, l’homme est face à
face avec la faille. S’il est capable de passer à travers la faille, il va aller plus loin dans
l’expérience. S’il n’est pas capable, il va aller par en bas ! Ça, ça fait partie de la
programmation.

DM – Donc l’individu qui s'évalue par rapport à un évènement, dont des individus en font
partie dans cet évènement, l’être dès qu’il s’évalue en relation avec ça, il est exposé à sa
faille ? La décision n'est pas dans l'évènement à ce moment-là, la décision se fait dans
individu ?

BdM – La décision se fait dans l’individu, chez l'individu par rapport à l'évènement qu’il
n'est pas en général capable de contenir tout de suite. 

DM – Il souffre de sa pensée généralement ?

BdM – Il souffre complètement et totalement de sa pensée, il est même totalement imbriqué
dans sa pensée, il est même totalement astralisé dans sa pensée. D’ailleurs, à ce moment-là,
la pensée est très astralisée, très très astralisée. C’est là que l’homme est le plus astralisé,
c’est là que l’homme fait face à ce que j'appellerais son complexe, son complexe
“napoléonique”. Dans le sens que tout homme, tout être dans sa vie a un certain sentiment
de grandeur, de puissance, d’êtreté, de valeur. Et là, dans cette expérience-là, face à cette
faille, il vit le complexe, il s'aperçoit qu’il fait face à un “Waterloo”. Et c’est là qu’il se voit
de plus en plus comme “petit Napoléon” qui devient avec le temps, “petit poltron”, ainsi de
suite.



DM – La façon que je le comprends, c'est que l'individu n'a pas à prendre une décision sur
l'évènement ?

BdM – Il n’est pas capable !

DM – O.K. Il n’est pas capable, parce que sa pensée…

BdM – Il est trop troublé !

DM – Comment un être qui est troublé dans sa pensée peut en arriver à prendre une
décision qui, finalement, apparaît être une décision sur la pensée, avec le temps ?

BdM – Avec le temps, le taux vibratoire du mental change, le taux vibratoire du corps
émotionnel change, donc sa conscience change, son état d’esprit change. Il a une voix plus
claire, et là, ça devient plus facile, mais parce qu'il n’y a plus de choix. Elle l’a flanqué là,
“anyway”, elle ne va plus revenir la douce !

DM – O.K. Mais ce n’est pas en changeant de personne qu’il va régler son problème.

BdM – Ça peut aider !

DM – Ça peut aider, c’est un patch !

BdM – Non, non. En changeant de personne, ça peut aider dans ce sens que ça va
rebalancer ses vibrations. Vous savez, on dit souvent, il y a des gens qui disent souvent : ah,
ben, moi... (surtout les anciens, les gens de l'âge d'or)... ah, ben, moi, j’ai été marié pendant
quarante ans, j’ai aimé ma femme… - J’ai aimé mon mari, je n'aurai jamais d'autre homme
dans ma vie aussi bien que lui...  Mais ça, ce sont des illusions ! Alors il y a beaucoup
d’hommes ou de femmes, s'ils avaient rencontré des personnes après la disparition
malencontreuse de leur bien-aimé, auraient continué leur vie, et auraient vieilli beaucoup
moins lentement, ainsi de suite. Donc il y a toujours une façon de rebalancer ses énergies, et
l’homme ne sait pas trop comment balancer ses énergies. Donc si dans le cas que vous
m'expliquez, le type rencontre une autre personne, à ce moment-là ça va faciliter le passage.

DM – Mais il est toujours pris avec sa mémoire ?

BdM – Il va être pris avec sa mémoire dans la mesure… Ça, ça dépend de lui. S’il n'est pas
assez intelligent, il va être pris avec sa mémoire. S’il est suffisamment intelligent, il va
mettre la mémoire de côté et il va se faire une autre vie. Et ça, ça dépend de l'évolution de
l’âme et ça dépend aussi de sa capacité d’être astralisé.

DM – Mais je reviens quand même au fait de la décision. Si l'individu décide de refaire sa
vie dans un cas comme celui-ci et qu'il n'a pas le problème de la mémoire en question, est-
ce que cette décision-là lui fait changer de vie ? Le fait de changer de relations, au niveau
couple, entre autres, et puis de ne pas se lier à une mémoire, de dire : bon, ben là, mon
passé, c’est fini, j’oublie ça, c’est réglé et je refais ma vie. Est-ce que ça, c'est une décision
qui va direct à la faille dont on parlait ?



BdM – C’est une décision qui va aider.

DM – Ce n'est pas encore assez ?

BdM – Non. Pour qu'il puisse être totalement libre de cette condition-là, il faut qu'il
réorganise totalement sa vie. La réorganiser, la reprendre sous son contrôle, ainsi de suite.

DM – Ça, ça voudrait dire quoi dans le quotidien ?

BdM – Ça veut dire être libre dans le mémoriel de son passé, ça veut dire être libre des
valeurs qu'il avait dans son mental par rapport à l'expérience, ainsi de suite, ainsi de suite,
ainsi de suite.

DM – Donc c’est plus que la mémoire de l’évènement passé, c'est toute sa façon de
penser ?

BdM – Ah ! Oui. C’est toute la façon de penser. C’est toute la façon de penser, c’est une
autre vie, c’est une autre vie mentale, c'est une autre expérience.

DM – Est-ce qu’il faut qu’il change de pays ?

BdM – Pas nécessairement, mais il y en a qui le font, oui.

DM – Changer de culture ?

BdM – Changer, c’est changer, il n’y a rien comme changer. Changer, c'est extraordinaire !

DM – Puis ça, ce n’est pas s’évader ?

BdM – Ah ! Non, non, ce n’est pas s’évader ! Changer, ça prend beaucoup de force
intérieure quand on change. Quand on s’évade, c’est une autre chose, mais quand on
change… Wouuu ! 

DM – Quelle différence il y a entre les deux, s’évader et puis changer ?

BdM – Changer, c’est aboutir à un point dans notre vie où on en a ras-le-bol, boum... C’est
devenir partiellement ou grandement intelligent. Tandis que s’évader, c’est simplement
s’évader. S’évader, c’est se tromper volontairement.

DM – Dans ses valises que l’individu traîne ?

BdM – Ah ! Oui, il traîne tout le système, il traîne tout !

DM – Il se souvient de tout ?

BdM – Ah ! Il se souvient de tout ! Ah oui, ah oui !  S’évader, c’est terrible, parce que tu
amènes ta tête, tu amènes… C’est une illusion s’évader !



DM – La fameuse décision là, pour la faille, c’est seulement la personne avec elle-même
qui peut la prendre, elle ne peut pas être aidée ?

BdM – Ah ! Elle ne peut pas être aidée, elle peut être conseillée ! Mais au début, elle va
rejeter les conseils, parce que dans l'état où elle est, elle ne peut pas les voir. Dans l'état où
elle est, elle ne peut pas les mesurer, c'est dans la souffrance qu'elle va pouvoir les voir et
les mesurer et en prendre conscience, ainsi de suite. Les conseils, c'est bon simplement pour
aligner les gens, mais ça ne vaut absolument rien.

DM – Quand vous dites : ça ne vaut absolument rien, rentrez donc dans le détail…

BdM – Ça ne vaut absolument rien. Les conseils, ça ne vaut rien.

DM – Les gens passent leur vie à lire de l’information ou à chercher des conseils…

BdM – Oui, mais c’est parce qu’ils n’ont pas de centre de gravité, donc ils vont en chercher
chez les autres.

DM – Mais ça fait quelque chose à ce moment-là, les conseils ?

BdM – Ça maintient simplement le statu quo de leur imbécilité (rires du public).

DM – C’est-à-dire que ces gens-là, pas de conseils ou pas d’informations, ils seraient
obligés de faire face plus vite ?

BdM – Pour qu’un conseil soit utile, il faut qu'il soit actualisé. Si moi je vais vous voir pour
un conseil, vous me donnez un conseil, je pars avec, je me mets en marche, à ce moment-là
ce n’est plus un conseil, c'est une instruction. Vous m’instruisez, vous me dites : fais ça, fais
ça, fais ça, fais ça. Si je suis capable de faire ça, à ce moment là ce n’est plus un conseil,
c’est de l’instruction. Alors que les gens ne vivent pas d'instructions, ils vivent de conseils.
Moi je connais une personne qui est très, très, très bonne, très grande voyante d’ailleurs,
ainsi de suite, et qui donnait ce que vous appelez des conseils à des gens, et s'apercevant que
les gens n'étaient pas capables d'actualiser, elle a cessé ça. 

DM – O.K. Donc fondamentalement, une personne qui se nourrit de conseils, elle est
comme finalement une personne qui essaie de gagner du temps ?

BdM – Une personne qui se nourrit du conseil, c'est une personne qui est faible, primo, et
qui cherche à gagner du temps, et qui en troisième lieu peut être très, très, très, très sincère
par rapport au conseil, mais n'a pas la volonté d’actualiser.

DM – Bon, partant de ce point-là, vous me dites que si une personne donne un conseil qui
devient de l’instruction, donc si une personne instruit quelqu'un sous-tendant évidemment
que la personne qui reçoit le conseil actualise, cette personne qui reçoit l'instruction, est-ce
qu'elle peut passer ou éliminer la faille ?

BdM – Elle cassera la faille.



DM – Donc l'intervention d'une tierce personne, d'une autre personne, peut effectivement
nous aider à…

BdM – Dépendant de son niveau d'intelligence et de volonté, parce que ce qui est facile
pour celui qui instruit n'est pas nécessairement facile pour celui qui reçoit l'instruction. Par
contre… Moi je prends l'expérience de ma fille, puisque ça fait partie de ma famille. Moi je
ne donne jamais de conseils à ma fille, je l’instruis, je dis : bon, ça, ça, ça, ça... Comme ça,
elle le fait, donc elle sauve énormément de temps. Si, lui disant telle chose, telle chose, ça
devenait pour elle des conseils, je perdrais mon temps.

D M – Quand vous instruisez votre fille, vous avez toujours finalement une sorte
d'information qu'elle peut contenir ?

BdM – Je lui donne une sorte d'information qu'elle est capable d'actualiser. Je lui disais
dernièrement… Bon, j'ai dit : on va faire un jeu ensemble, on fait au niveau de ses études...
J'ai dit : on fait le jeu du général et du soldat, alors moi je te fais un programme d'attaque,
toi tu es le soldat, tu actualises ; si tu fais ça, à dix-neuf ans tu as tel niveau, vingt-et-un ans
tel niveau, vingt-quatre ans tel niveau, ainsi de suite, dans tes études... Et pour elle, c’est
très normal, parce que je l’ai éduquée comme ça depuis qu’elle est jeune, et comme je la
connais très bien, je l’envoie toujours dans des expériences qui font partie de sa vibration,
donc elle aime ça, et elle aime se faire dire : bon, ben, va-t’en dans telle direction, telle
direction, parce qu’elle ne perd pas de temps et chaque direction convient parfaitement avec
sa vibration, mais ça, ce n’est pas du conseil, c’est de l’instruction.

DM – Donc elle est libre de la programmation ?

BdM – Elle se libère énormément très vite de la programmation.

DM – Parce qu’elle est capable d’actualiser ?

BdM – Parce qu’elle est capable d’actualiser tout de suite, tout de suite, tout de suite, tout
de suite, tout de suite ! Donc elle n’a pas à passer à travers tout le mouvement sinusoïdal
que l’homme connaît en général, que les jeunes aujourd’hui dans les études connaissent.

DM – O.K. Une personne instruite comme vous parlez là, dans le sens ”instruite de
l’instruction” perd de sa programmation, on peut dire en combien de temps ou en combien
d’évènements, en combien de situations ? Est-ce qu’il est possible de mesurer une
progression sur le fait de se libérer d’une programmation par le fait de l’instruction dont
vous parlez ?

BdM – Ça dépend de la volonté que les gens ont.

D M – Avec une forte volonté ? Une personne qui veut vraiment là, qui suit une
instruction ?

BdM – Avec une forte volonté, ça prend... Je dirais au moins sept ans !

DM – Sept ans ! C’est vrai pour tout le monde ?



BdM – Ça prend sept ans pour commencer à être intelligent, ça prend quatorze ans pour le
devenir, ça prend vingt-et-un ans pour être absolument sûr de l’être. C’est une progression.

DM – Très intéressant !

BdM – Parce que le taux vibratoire des corps change. Après sept ans, vous prenez
conscience de ce phénomène de l’intelligence. Après quatorze ans, vous rentrez dans la
puissance de cette intelligence. Et à vingt-et-un ans, vous faites ce que vous voulez dans la
vie. Mais c’est une progression. Mais les hommes n’ont pas nécessairement à vivre des
cycles aussi longs. Mais ce sont des cycles ça !

D M – Je vous remercie infiniment, Bernard de Montréal. À la deuxième partie…
(Applaudissements).


